
1 

09 
CP “Agnus Dei” – Milano Bicocca 

CATECHESI ADULTI 2025-2026 
4+1 sentieri per “avvicinarsi”  

all’Apocalisse 

Il secondo sentiero 
Il discernimento profetico della storia 

 
LA PROFEZIA MEDIANTE  

VISIONI E SEGNI  
NEL CONTESTO ESISTENZIALE 

DELLA LITURGIA 
 

 

3. La profezia mediante visioni e segni 
 

Il genere letterario apocalittico delle visioni profetiche 
 

Il quadro problematico delle Chiese dell’Asia Minore della fine del I 
secolo ci fa rendere conto della gravità della crisi da cui erano afflit-
te. In quel frangente l’autore dell’Apocalisse ha tentato di leggere i 
complessi problemi ecclesiali di quel periodo con gli occhi della fede, 
purificati dal «collirio» ricevuto dal Risorto (cfr. Ap 3,18). Giovanni si 
è fatto così portavoce di Cristo, suo «profeta», mettendo a servizio 
degli altri cristiani il carisma donatogli dallo Spirito (cfr. 19,10). Ha 
messo a frutto il dono spirituale di «parlare in nome di» Cristo, «da-
vanti» e «per» la salvezza degli altri, anche «prima che» certi avve-
nimenti capitassero loro1. 

In questo senso, se la prima parola-chiave per inquadrare il discer-
nimento delle Chiese dell’Apocalisse è «storia», la seconda per com-
prendere l’origine primariamente divina dell’esercizio ecclesiale del di-
scernimento stesso è «profezia». Sentendosi dire in visione «Devi profe-
tizzare ancora su molti popoli, nazioni, lingue e re» (10,11), Giovanni 
raccoglie le sue «parole di profezia» (1,3; 22,10.18) in un’opera dalle 
tonalità apocalittiche, ma che, dall’inizio alla fine (cfr. 22,6-7), è essen-
zialmente un «libro profetico» (v. 19). 

 
1 Di questo carisma trattano soprattutto Atti 21,9; Romani 12,6; 1 Corinti 12,10; 
13,2; 14,1.5-6.39. 



2 

D’altronde, Giovanni ha potuto fare 
efficacemente il «profeta» non solo 
perché ispirato dallo Spirito santo, 
ma anche perché probabilmente la cri-
si di fede della sua gente era avvertita 
pure da lui. 
Non va dimenticato che, in quel fran-
gente, egli si trovava al confino «a 
causa della parola di Dio e della te-
stimonianza di Gesù» (1,9). Perciò ai 
cristiani dell’Asia Minore le sue parole 
suonavano subito vere. Erano proprio 
quelle di cui sentivano il bisogno in 
quel periodo crocifiggente. Anche per-
ché Giovanni era proprio come uno 
di loro. 

Non ha scritto da vescovo o da missionario, né ha fatto ricorso a titoli 
come «apostolo» (cfr. ad es. Rm 1,1) o «presbitero» (cfr. 2 Gv 1,1; 3 Gv 
1,1). Si sentiva soltanto loro «fratello e compagno nella tribolazio-
ne, nel regno e nella perseveranza in Gesù» (Ap 1,9). Ha scritto da 
semplice cristiano, che stava patendo per Cristo e che, come tanti 
altri fedeli, seguitava con costanza2 ad amarlo nonostante tutto. 
Grazie a questa sua solidarietà con gli altri cristiani oppressi, Giovanni 
intuiva con chiarezza ciò di cui erano assetati. Anelavano soprattutto 
alla speranza. Così, per condividerla con loro, egli tentò anzitutto 
d’intravvedere negli avvenimenti concreti di quei tempi ciò che il 
Signore desiderava dalla Chiesa, sua promessa sposa. 
 

La realtà delle visioni di Giovanni 
 

Per comunicare agli altri ciò che riusciva a discernere nella storia, Gio-
vanni ha utilizzato nel suo scritto la forma espressiva della visione, 
che era tipica del filone profetico anticotestamentario e che aveva tro-
vato la sua suprema espressione nella letteratura apocalittica giudaica, 
biblica ed extra-biblica. D’altro canto, il ricorso a questo modo di 
esprimersi non esclude che l’autore dell’Apocalisse abbia avuto 
delle vere e proprie visioni, come ha sostenuto Hans Urs von Baltha-
sar (1905-1988). Secondo il teologo svizzero, Giovanni ha realmente 

 
2 Cfr. Ap 1,9 e anche 2,2.19; 3,10; 13,10. 



3 

visto ciò che afferma di aver contemplato e lo ha riferito secondo la 
modalità stessa con cui gli è stato dato di vederlo, senza ricorrere a co-
struzioni letterarie fittizie o a un semplice riuso di immagini tradizio-
nali. In questo senso, l’Apocalisse si presenta come un’opera originale e 
autonoma che, collocandosi al termine della serie delle grandi visioni e 
predizioni bibliche, orienta retrospettivamente quelle precedenti — in 
particolare di Ezechiele e Daniele — verso la rivelazione definitiva di 
Gesù Cristo, «concessagli da Dio» (Ap 1,1). Le visioni veterotestamen-
tarie appaiono così come tappe preparatorie e parziali di ciò che Dio ha 
voluto ora manifestare pienamente ai suoi servi per mezzo di Cristo3. 
Grazie all’esperienza delle visioni, resa con la forma letteraria 
corrispondente, il profeta dell’Apocalisse è riuscito a offrire il frut-
to del suo discernimento personale, operato sotto la guida dello 
«Spirito di profezia» (Ap 19,10): un discernimento tra il bene e il 
male, tra la realtà e l’apparenza; tra i «re della terra» (Ap 1,5; 6,15 
ecc.), che sembravano dominare l’intera umanità, e Cristo risorto, «il 
Signore dei signori e il Re dei re» (17,14; 19,16), che effettivamente 
continuava ad attrarla a sé (cfr. Gv 12,32), senza mai farle violenza.  
Con questa intenzione, suscitata in lui da un dono personale (cfr. 
Ap 22,6) dello Spirito, finalizzato a un compito ecclesiale (cfr. 
10,11), Giovanni ha indirizzato il suo scritto alle piccole comunità 
cristiane dell’Asia Minore, situate ad «Efeso, Smirne, Pèrgamo, Tiàti-
ra, Sardi, Filadèlfia e Laodicèa» (v. 11); «sette Chiese» (1,4.11.20) che, 
per il valore simbolico totalizzante del numero sette, rappresenta-
vano tutte le comunità cristiane di quella zona e idealmente 
l’intera Chiesa. Per tutti i fedeli, specialmente delle comunità che in 
quel frangente attendevano una parola d’incoraggiamento e una spie-
gazione evangelica sulle loro gravi difficoltà, Giovanni ha raccolto e 
inviato le sue profezie, frutto del suo discernimento credente. E fu 
proprio per questa sua fede che la sua parola umana ha mediato la tra-
smissione della parola divina. Per questa sua fede, Dio stesso l’ha uti-
lizzato come profeta (cfr. Ap 1,1-3; 10,11; 22,6-8). 
 
 
 
 

 
3 H.U. von B althasar, Introduzione , in A. von Speyr, LApocalisse. M editazioni 
sulla rivelazione nascosta. Tomo I (= Già e non ancora 101), Jaca Book, Milano 
1983 (orig. tedesco: 1950; 19762), 11-15: 11-12. 



4 

 

Un linguaggio di segni incomprensibili ai persecutori 
 

Ci potremmo chiedere se Giovanni, per comunicare il suo messaggio 
profetico di speranza, non avrebbe potuto scrivere in modo più limpido 
e meno enigmatico. Perché ha voluto costringere i suoi lettori, già 
provati dalle persecuzioni, a quest’ardua impresa interpretativa? 
Per spiegare la scelta stilistica di uno scrittore come Giovanni, indub-
biamente influenzato dalla corrente giudaica dell’apocalittica, possia-
mo individuare almeno tre moti-
vi, l’ultimo dei quali illumina il 
tema del discernimento nell’Apo-
calisse. 
In negativo, un linguaggio così 
densamente simbolico cautela-
va i cristiani dal pericolo di al-
tre persecuzioni. Se ne va della 
vita propria e di quella di altre 
persone, le precauzioni non sono 
mai troppe! Difatti sarebbe stato 
molto improbabile che i persecu-
tori pagani comprendessero un 
linguaggio così criptico. 
Ad esempio: se persino i biblisti 
contemporanei non sono sicuri 
che il numero seicentosessantasei 
indichi l’imperatore Nerone (cfr. 
Ap 13,18), tanto meno avrebbero 
potuto esserlo i Romani di allora. 
D’altronde, Giovanni non avrebbe 
potuto non dare un giudizio di radicale disapprovazione sull’impero 
romano, che ingiustamente aveva scatenato ripetutamente crudeli per-
secuzioni contro i cristiani. Ciò nonostante, doveva anche evitare di 
fornire nuovi capi d’accusa agli oppressori. Così, per designare segre-
tamente Roma, il veggente l’ha raffigurata con l’immagine di una prosti-
tuta, seduta su una bestia di colore rosso - quindi sanguinaria -, con 
sette teste (17,3). Dopo di che, ha tenuto a precisare, per farsi comun-
que capire dai suoi ascoltatori: Qui è necessaria una mente saggia. Le 
sette teste sono i sette monti sui quali è seduta la donna. E i re sono set-
te (v. 9). 



5 

Di per sé, il profeta non ha pronunciato il nome di Roma. Nessuno 
avrebbe potuto accusarlo di aver fomentato la rivolta dei cristiani con-
tro l’impero. Tuttavia, «a buon intenditor, poche parole»! 
 

Un linguaggio di segni comprensibili ai semplici 
 

Il linguaggio per immagini è indubbiamente più comprensibile di 
quello teologico, soprattutto per la gente semplice. I cristiani della zo-
na efesina della fine del I secolo d.C. in gran parte non erano colti. 
Perciò avrebbero fatto fatica a capire complessi discorsi teologici, simi-
li a quelli della Lettera agli Efesini, inviata loro dall’apostolo Paolo o da 
un suo discepolo. Quindi è vero che il linguaggio simbolico dell’Apoca-
lisse risultava impenetrabile per chi non conosceva la Bibbia. Ma è 
altrettanto vero che ai cristiani dell’Asia Minore degli anni Novanta era 
ben noto l’Antico Testamento con i suoi simboli profetici e apocalit-
tici. Anche perché, circa quattro decenni prima, per tre anni l’apostolo 
Paolo e il suo circolo missionario avevano svolto un’intensa attività 
evangelizzatrice nella zona di Èfeso e dintorni (cfr. At 20,31; 19,1-40). 
Di conseguenza, i destinatari dell’Apocalisse erano cristiani che, da bam-
bini, avranno ascoltato in famiglia i racconti anticotestamentari. Anzi, è 
più che verosimile che, in quella cultura fondata sulla trasmissione ora-
le del sapere, i fedeli sapessero a memoria lunghi brani biblici. 
Perciò, ad esempio, i credenti che ascoltavano l’Apocalisse saranno stati 
colpiti da immagini come quella di un agnello sgozzato, che però rima-
neva ritto in piedi (Ap 5,6). Subito, con la loro memoria allenata, avran-
no ricordato i racconti dell’Esodo, ascoltati dai loro genitori, sull’agnel-
lo che era stato sacrificato nella notte di Pasqua (cfr. Es 12,3-14). Così 
l’immagine dell’agnello scannato ma vivente esprimeva immediata-
mente - molto più di tanti concetti - il mistero salvifico della morte e 
della risurrezione di Cristo, il quale nelle comunità cristiane giovannee 
era già proclamato come «l’Agnello di Dio che toglie il peccato del 
mondo» (Gv 1,29; cfr. v. 36). Non possiamo escludere che neppure a 
quei tempi i cristiani meno istruiti comprendessero tutte le allusioni 
scritturistiche e tutte le finezze teologiche soggiacenti ai simboli multi-
formi dell’Apocalisse. É verosimile che non tutti capissero subito, ad 
esempio, chi rappresentassero i «quattro esseri viventi, pieni d’occhi 
davanti e dietro», percepiti da Giovanni in visione accanto ai ventiquat-
tro anziani intorno all’Agnello (Ap 4,6.8.11-12; cfr. 5,13-14; 6,1.3.5.7). 
Ciò nonostante, durante l’ascolto comunitario dell’Apocalisse, bastano 
poche spiegazioni introduttive perché alcune immagini facciano istan-



6 

taneamente breccia nella loro fantasia, si radichino nella loro memoria, 
scatenino in loro sequenze di ricordi, coinvolgano i loro affetti, susciti-
no in loro sentimenti ben più intensi e duraturi di quanto potrebbe fare 
una concatenazione pur nitida di concetti. I concetti sono in grado di 
sollecitare soprattutto le facoltà intellettuali. Le immagini simboliche 
e soprattutto le visioni, anche se soltanto ascoltate durante la ce-
lebrazione eucaristica, riescono a coinvolgere strati più vasti e 
profondi della persona, provocandone la maturazione complessi-
va. Ed è certo che l’affetto della fede per Cristo si alimenta e matura 
specialmente a questi livelli profondi della persona. 
 

Un linguaggio di segni utili al discernimento 
 

Il linguaggio simbolico è in grado soprattutto di aiutare i cristiani 
ad affinare la propria capacità di discernimento spirituale. A questo 
riguardo, spesso e volentieri Dio si lascia percepire dagli uomini trami-
te segni di rivelazione. I segni divini indicano la via da seguire per 
fare la sua volontà salvifica in un determinato momento della vita. 
Ma lasciano sempre libere le persone di seguirne l’indicazione, 
univocamente orientata alla salvezza, oppure di perdersi per i vicoli 
ciechi del peccato. D’altra parte, come si apprende dall’intera rivelazio-
ne biblica, i segni di Dio, per essere compresi nel loro significato salvi-
fico, esigono che il destinatario si sia predisposto in un atteggiamento 
recettivo nei confronti di Dio; abbia cioè per lo meno una fede incipien-
te, fosse pure - insegnava Gesù - delle dimensioni di un granello di se-
nape (cfr. Mt 17,20; Le 17,6). In questo senso, potremmo dire che solo 
chi crede, vede. Sulla scia dell’apostolo Tommaso (cfr. Gv 20,25), non di 
rado ci s’immagina che, per credere nei segni del Risorto, bisognerebbe 
prima verificarli in qualche modo. In realtà, si possono vedere addirit-

tura segni strepitosi, 
come il ritorno in vi-
ta di Lazzaro, e non 
comprenderne il 
senso salvifico. Si 
può giungere persi-
no a negarne l’evi-
denza - proprio co-
me avvenne in quel 
caso -, a tal punto da 
denunciare Gesù ai 



7 

sommi sacerdoti (cfr. Gv 11,46). 
Al contrario: solo chi, come le sorelle di Lazzaro, persevera nella fede in 
Cristo (cfr. vv. 22.27), anche se messa a dura prova dal male e dalla 
morte (cfr. vv. 21.32), riesce a comprendere il significato salvifico del 
segno di Cristo per la propria vita. In ultima analisi, giunge a credere in 
Gesù, «risurrezione e vita», grazie al quale anche chi muore fisicamen-
te, giungerà, con lui e come lui, all’eterna comunione con Dio (cfr. vv. 
25-26). In questo senso, chi crede vede. 
Capiamo, allora, il motivo principale - a nostro avviso - per cui 
l’autore Apocalisse abbia scelto di comunicare il suo messaggio 
profetico di speranza con un linguaggio complesso e simbolico, 

sostanzialmente cor-
rispondente alle vi-
sioni da lui avute. Co-
sì facendo, ha voluto 
abituare le comunità 
cristiane a discernere 
la propria “ora”, de-
codificando special-
mente nella preghie-
ra liturgica - di per sé 
già simbolica - i segni 
salvifici che lo Spirito 

santo disseminava sulle strade della vita. Se ne deduce che l’ottica 
spiritualmente più feconda per la lettura del libro dell’Apocalisse è 
quella di chi vi ricorre come a una sorta di manuale per il discernimento 
spirituale nella Chiesa. 
Del resto, a favorire un approccio del genere è la constatazione che, se-
condo l’Apocalisse, il protagonista del discernimento della Chiesa 
è lo Spirito santo. Tant’è che il veggente ripete, significativamente per 
sette volte, l’invito: «Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle 
Chiese» (Ap 2,7.11.17.29; 3,6.13.22). Ed è ovvio che si riferisce all’udito 
non primariamente fisico del credente, il quale con docilità continua ad 
accogliere gli inesauribili suggerimenti - come insegnava sant’Agostino 
(354-430) - del Maestro interiore. 
Così facendo, Giovanni non si è limitato a donare ai suoi fedeli uno scri-
gno di «parole profetiche» (22,7), costituite da profonde verità di fede 
e da impressionanti esortazioni alla conversione. Prima di tutto, il veg-
gente ha voluto insegnare loro come essere “profeti” all’interno 



8 

delle rispettive comunità cristiane. E perché non sorgessero dubbi a 
riguardo del suo intento primariamente profetico, lo ha dichiarato 
dall’inizio (cfr. 1,3) alla fine del libro (cfr. 22,7.19). 
 
 

4. Il contesto esistenziale della liturgia 
 

Tracciato a grandi linee l’orizzonte storico in cui sono state proclamate 
per la prima volta le profezie dell’Apocalisse, tentiamo d’individuare, in 
conformità ad alcuni indizi testuali, in che modo potrebbero essere av-
venute, da un lato, la lettura delle profezie scritte dal veggente a Patmos 
e, dall’altro, la prosecuzione del suo discernimento da parte delle Chiese 
destinatarie del libro. 
 

Il prologo del profeta 
 

Anzitutto, pare che Giovanni abbia avuto le numerose visioni, poi 
raccolte nel suo libro, a Patmos, «nel giorno del Signore», ossia di 
domenica (Ap 1,9-10). D’altra parte, negli anni Novanta del I secolo 
d.C., già da qualche tempo, le comunità cristiane si riunivano, nel gior-
no in cui Cristo era risorto, a celebrare la memoria della sua ultima ce-
na, anticipazione del senso salvifico della sua morte e della sua risurre-
zione. 
Fin da questi dati iniziali, con-
fermati da vari altri, abbiamo 
la netta impressione che le 
varie profezie fossero state 
destinate dallo stesso profe-
ta alle comunità cristiane 
raccolte per celebrare l’eu-
caristia. In altre parole: Nel 
testo non c’è soltanto una sen-
sibilità liturgica. Il libro ac-
quista il suo senso perché è 
letto e proclamato ad un 
gruppo di ascolto in ambito 
liturgico. 
In particolare, dalla beatitudine iniziale dell’opera (1,3; cfr. 22,7) si de-
sume che l’autore si aspettava che vi fossero, da una parte, un lettore 
del libro e, dall’altra, degli ascoltatori. A questi ultimi, identificati 
come i fedeli delle «sette Chiese che sono in Asia» Minore (1,4), il 



9 

profeta desiderava comunicare «ciò che aveva visto» (v. 2), cioè le sue 
visioni. In sintesi: mettendo per iscritto le sue visioni, Giovanni ha pre-
supposto che diversi lettori avrebbero proclamato il suo «libro profetico» 
(22,19; cfr. 1,3) all’interno dell’eucaristia domenicale, celebrata dalle va-
rie comunità cristiane. 
 

Il dialogo liturgico nella Chiesa 
 

È in una situazione del genere che s’inquadra il dialogo liturgico (Ap 
1,4-8), peraltro molto simile ai riti introduttori delle nostre odierne ce-
lebrazioni liturgiche, che prende avvio subito dopo il prologo del libro 
(vv. 1-3). Difatti il lettore, che impersona Giovanni, rivolge all’as-
semblea, designata con la seconda persona plurale, un saluto liturgico 
articolato in senso trinitario:  

Grazia a voi e pace da Colui che è, che era e che viene, e dai sette spiriti 
che stanno davanti al suo trono, e da Gesù Cristo, il testimone fedele, il 
primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra (Ap 1,4b-5a). 

Al saluto del celebrante risponde, grata, l’intera assemblea che, in pri-
ma persona plurale, rende gloria a Cristo:  

A Colui che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue, 
che ha fatto di noi un regno, sacerdoti per il suo Dio e Padre, a lui la 
gloria e la potenza nei secoli dei secoli. Amen (vv. 5b-6). 

Riprendendo la parola, il lettore proclama un primo oracolo del profeta 
Giovanni sul ritorno glorioso di Cristo alla fine dei tempi:  

Ecco, viene con le nubi e ogni occhio lo vedrà, anche quelli che lo trafis-
sero, e per lui tutte le tribù della terra si batteranno il petto (v. 7a). 

L’assemblea replica di nuovo con un assenso di fede: «Sì, Amen!» (v. 
7b). A questo punto, il lettore inizia a “parlare” esplicitamente “in nome 
di” Dio, benché non sia lui il profeta, ma stia leggendo una parola divina 
mediata dal profeta Giovanni: 

Io sono l’Alfa e l’Omèga - dice il Signore Dio -, Colui che è, che era e che 
viene, l’Onnipotente! (v. 8). 

Si tratta di una “profezia” in senso stretto, perché il lettore, esprimen-
dosi alla prima persona singolare, agisce da portavoce di Dio. Origina-
riamente, quindi, è Dio stesso che si lascia coinvolgere nella celebra-
zione eucaristica, usando la voce del lettore e, prima ancora, adoperan-
do le parole ispirate messe per iscritto dal veggente. Così il Signore 
giunge a comunicare con la comunità cristiana in ascolto. 



10 

In sintesi: a partire da questo dialogo liturgico, confermabile da 
molti altri indizi letterari dell’opera, possiamo concludere in ter-
mini più generali che  

è molto probabile che la primitiva entusiasta celebrazione dell’eu-
caristia abbia fornito l’ambiente sociale originario della proclama-
zione orale dell’Apocalisse. [...] In mezzo alla rovina e decadenza di 
un impero mondiale che passa, Giovanni offre al suo popolo in crisi 
l’opportunità di cominciare a sperimentare, nell’«eterno presente» della 
liturgia, quella rigenerazione e rinnovamento simboleggiati nelle visioni 
dei «nuovi cieli e terra nuova». Il Veggente chiama la comunità che «di-
scerne la sua ora» a lasciare dietro di sé l’ordine che rapidamente si sta 
dissolvendo (Ap 18,4) e a lasciarsi trasformare da Dio che è in procinto 

di fare «nuove tutte le cose» (21,5)4. 
 
 
 

 

 
4 A.R. Nusca, Liturgia e Apocalisse, Cittadella, Assisi 2005, 477-478. 



11 

 
PREGHIERA  
 
 

Dio della Vita, del Verbo fatto 
Carne, dello Spirito che ancora e 
sempre sussurra le tue parole al-
la nostra libertà: noi ti lodiamo e 
ti benediciamo. 
 

A te, che sei Padre, affidiamo la 
nostra speranza in questa nostra 
realtà storica in cui facciamo fati-
ca a riconoscere la tua presenza e 
azione. Sappiamo e vogliamo cre-
dere che tu non sei distante da noi, 
ma ti “sporchi le mani” con la nostra umanità. Vogliamo credere nel 
tuo Amore fedele, nonostante tutto. 
Con te, che sei Figlio, seguiamo il cammino che hai tracciato, ma 
spesso la nebbia del dubbio e il buio delle prove ci disorientano e 
sbagliamo sentiero. Abbiamo bisogno di una “bussola profetica” 
che ci aiuti a riconoscere la giusta direzione e a intravedere le tue 
tracce. Aiuta la tua Chiesa ad essere una compagnia di fratelli e so-
relle che si aiutano e sostengono nel percorrere insieme il cammino 
del Vangelo. 
In te, che sei Spirito Santo, desideriamo dimorare per gioire della 
freschezza del tuo soffio e alla chiarezza della tua luce. Tu racco-
gli le nostre paure, le speranze, i desideri, i fallimenti, i bisogni e 
con i tuoi gemiti inesprimibili presenti la nostra vita e la nostra 
storia al Padre attraverso l’intercessione del Figlio. Fortifica la no-
stra scelta di perseverare nel combattere la buona battaglia della 
fede. 
 

Siamo la Chiesa, il Corpo di Cristo nella storia degli uomini e delle 
donne del nostro tempo. Padre santo, nel nome di tuo Figlio ti 
chiediamo che lo Spirito, oggi, ci colmi dei sui doni: 



12 

 una fede salda, che non vacilli ma si ab-
bandoni fiduciosa all’oggi di Dio, senza 
paura delle prove o delle sofferenze, certi 
che “tutto posso in Colui che mi dà la forza” 
(Filippesi 4,13); 
una carità incandescente, che faccia del 
nostro cuore una fornace capace di forgia-
re “l'armatura di Dio per poter resistere alle 
insidie del diavolo: attorno ai fianchi, la veri-
tà; indosso, la corazza della giustizia;  i piedi, 
calzati e pronti a propagare il vangelo della 
pace; afferrati sempre allo scudo della fede, 
con l'elmo della salvezza e la spada dello Spi-
rito, che è la parola di Dio” (Cfr. Efesini 6,11-18); 
una speranza profetica, che non rinuncia 
a discernere nel tempo presente i segni del 
tempo di Dio, con il coraggio di seguire Ge-
sù sulla strada del martirio, della testimo-
nianza che consiste nel dare la vita per amo-
re, “senza preoccuparsi di come o di che cosa 
dire o fare, perché sarà lo Spirito del Padre 
parlare o a fare” (Cfr. Matteo 10,19-20). 
 

O Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo: fa’ che 
non ci tiriamo indietro, come persone e 
come comunità, di fronte a qualsiasi cosa 
tu ci chiami a vivere e a fare. Amen. 
 
 
 


