‘?A 09 CP “Agnus Dei” - Milano Bicocca
) CATECHESI ADULTI 2025-2026
4+1 sentieri per “avvicinarsi”

alrApocalisse

Il secondo sentiero
Il discernimento profetico della storia

LA PROFEZIA MEDIANTE
VISIONI E SEGNI

NEL CONTESTO ESISTENZIALE
DELLA LITURGIA

3. La profezia mediante visioni e segni
Il genere letterario apocalittico delle visioni profetiche

Il quadro problematico delle Chiese dell’Asia Minore della fine del I
secolo ci fa rendere conto della gravita della crisi da cui erano afflit-
te. In quel frangente 'autore dell’Apocalisse ha tentato di leggere i
complessi problemi ecclesiali di quel periodo con gli occhi della fede,
purificati dal «collirio» ricevuto dal Risorto (cfr. Ap 3,18). Giovanni si
e fatto cosi portavoce di Cristo, suo «profeta», mettendo a servizio
degli altri cristiani il carisma donatogli dallo Spirito (cfr. 19,10). Ha
messo a frutto il dono spirituale di «parlare in nome di» Cristo, «da-
vanti» e «per» la salvezza degli altri, anche «prima che» certi avve-
nimenti capitassero loro.
In questo senso, se la prima parola-chiave per inquadrare il discer-
nimento delle Chiese dell’Apocalisse & «storia», la seconda per com-
prendere l'origine primariamente divina dell’esercizio ecclesiale del di-
scernimento stesso é «profezia». Sentendosi dire in visione «Devi profe-
tizzare ancora su molti popoli, nazioni, lingue e re» (10,11), Giovanni
raccoglie le sue «parole di profezia» (1,3; 22,10.18) in un’opera dalle
tonalita apocalittiche, ma che, dall’'inizio alla fine (cfr. 22,6-7), € essen-
zialmente un «libro profetico» (v. 19).

1 Di questo carisma trattano soprattutto Atti 21,9; Romani 12,6; 1 Corinti 12,10;
13,2; 14,1.5-6.39.



D’altronde, Giovanni ha potuto fare
efficacemente il «profeta» non solo
perché ispirato dallo Spirito santo,
ma anche perché probabilmente la cri-
si di fede della sua gente era avvertita
pure da lui.

Non va dimenticato che, in quel fran-
gente, egli si trovava al confino «a
causa della parola di Dio e della te-
stimonianza di Gesu» (1,9). Percio ai
cristiani dell’Asia Minore le sue parole
suonavano subito vere. Erano proprio
quelle di cui sentivano il bisogno in
quel periodo crocifiggente. Anche per-
ché Giovanni era proprio come uno
di loro.

Non ha scritto da vescovo o da missionario, né ha fatto ricorso a titoli
come «apostolo» (cfr. ad es. Rm 1,1) o «presbitero» (cfr. 2 Gv 1,1; 3 Gv
1,1). Si sentiva soltanto loro «fratello e compagno nella tribolazio-
ne, nel regno e nella perseveranza in Gesu» (Ap 1,9). Ha scritto da
semplice cristiano, che stava patendo per Cristo e che, come tanti
altri fedeli, seguitava con costanza? ad amarlo nonostante tutto.
Grazie a questa sua solidarieta con gli altri cristiani oppressi, Giovanni
intuiva con chiarezza cio di cui erano assetati. Anelavano soprattutto
alla speranza. Cosi, per condividerla con loro, egli tento anzitutto
d’intravvedere negli avvenimenti concreti di quei tempi cio che il
Signore desiderava dalla Chiesa, sua promessa sposa.

La realta delle visioni di Giovanni

Per comunicare agli altri cio che riusciva a discernere nella storia, Gio-
vanni ha utilizzato nel suo scritto la forma espressiva della visione,
che era tipica del filone profetico anticotestamentario e che aveva tro-
vato la sua suprema espressione nella letteratura apocalittica giudaica,
biblica ed extra-biblica. D’altro canto, il ricorso a questo modo di
esprimersi non esclude che l'autore dell’Apocalisse abbia avuto
delle vere e proprie visioni, come ha sostenuto Hans Urs von Baltha-
sar (1905-1988). Secondo il teologo svizzero, Giovanni ha realmente

2(Cfr.Ap 1,9 eanche 2,2.19; 3,10; 13,10.
2



visto cid che afferma di aver contemplato e lo ha riferito secondo la
modalita stessa con cui gli & stato dato di vederlo, senza ricorrere a co-
struzioni letterarie fittizie o a un semplice riuso di immagini tradizio-
nali. In questo senso, ’Apocalisse si presenta come un’opera originale e
autonoma che, collocandosi al termine della serie delle grandi visioni e
predizioni bibliche, orienta retrospettivamente quelle precedenti — in
particolare di Ezechiele e Daniele — verso la rivelazione definitiva di
Gesu Cristo, «concessagli da Dio» (Ap 1,1). Le visioni veterotestamen-
tarie appaiono cosi come tappe preparatorie e parziali di cid che Dio ha
voluto ora manifestare pienamente ai suoi servi per mezzo di Cristo3.
Grazie all’esperienza delle visioni, resa con la forma letteraria
corrispondente, il profeta dell’Apocalisse é riuscito a offrire il frut-
to del suo discernimento personale, operato sotto la guida dello
«Spirito di profezia» (Ap 19,10): un discernimento tra il bene e il
male, tra la realta e 'apparenza; tra i «re della terra» (4p 1,5; 6,15
ecc.), che sembravano dominare l'intera umanita, e Cristo risorto, «il
Signore dei signori e il Re dei re» (17,14; 19,16), che effettivamente
continuava ad attrarla a sé (cfr. Gv 12,32), senza mai farle violenza.

Con questa intenzione, suscitata in lui da un dono personale (cfr.
Ap 22,6) dello Spirito, finalizzato a un compito ecclesiale (cfr.
10,11), Giovanni ha indirizzato il suo scritto alle piccole comunita
cristiane dell’Asia Minore, situate ad «Efeso, Smirne, Pérgamo, Tiati-
ra, Sardi, Filadelfia e Laodicéa» (v. 11); «sette Chiese» (1,4.11.20) che,
per il valore simbolico totalizzante del numero sette, rappresenta-
vano tutte le comunita cristiane di quella zona e idealmente
I'intera Chiesa. Per tutti i fedeli, specialmente delle comunita che in
quel frangente attendevano una parola d'incoraggiamento e una spie-
gazione evangelica sulle loro gravi difficolta, Giovanni ha raccolto e
inviato le sue profezie, frutto del suo discernimento credente. E fu
proprio per questa sua fede che la sua parola umana ha mediato la tra-
smissione della parola divina. Per questa sua fede, Dio stesso I'ha uti-
lizzato come profeta (cfr. Ap 1,1-3; 10,11; 22,6-8).

3 H.U. von B althasar, Introduzione , in A. von Speyr, LApocalisse. M editazioni
sulla rivelazione nascosta. Tomo I (= Gia e non ancora 101), Jaca Book, Milano
1983 (orig. tedesco: 1950; 19762), 11-15: 11-12.

3



Un linguaggio di segni incomprensibili ai persecutori

Ci potremmo chiedere se Giovanni, per comunicare il suo messaggio
profetico di speranza, non avrebbe potuto scrivere in modo piu limpido
e meno enigmatico. Perché ha voluto costringere i suoi lettori, gia
provati dalle persecuzioni, a quest’ardua impresa interpretativa?

Per spiegare la scelta stilistica di uno scrittore come Giovanni, indub-
biamente influenzato dalla corrente giudaica dell’apocalittica, possia-
mo individuare almeno tre moti-
vi, l'ultimo dei quali illumina il
tema del discernimento nell’Apo-
calisse.

In negativo, un linguaggio cosi
densamente simbolico cautela-
va i cristiani dal pericolo di al-
tre persecuzioni. Se ne va della
vita propria e di quella di altre
persone, le precauzioni non sono
mai troppe! Difatti sarebbe stato
molto improbabile che i persecu-
tori pagani comprendessero un
linguaggio cosi criptico.

Ad esempio: se persino i biblisti
contemporanei non sono sicuri
che il numero seicentosessantasei
indichi I'imperatore Nerone (cft.
Ap 13,18), tanto meno avrebbero
potuto esserlo i Romani di allora.
D’altronde, Giovanni non avrebbe
potuto non dare un giudizio di radicale disapprovazione sull'impero
romano, che ingiustamente aveva scatenato ripetutamente crudeli per-
secuzioni contro i cristiani. Cid0 nonostante, doveva anche evitare di
fornire nuovi capi d’accusa agli oppressori. Cosi, per designare segre-
tamente Roma, il veggente I'ha raffigurata con I'immagine di una prosti-
tuta, seduta su una bestia di colore rosso - quindi sanguinaria -, con
sette teste (17,3). Dopo di che, ha tenuto a precisare, per farsi comun-
que capire dai suoi ascoltatori: Qui € necessaria una mente saggia. Le
sette teste sono i sette monti sui quali e seduta la donna. E i re sono set-
te (v. 9).




Di per sé, il profeta non ha pronunciato il nome di Roma. Nessuno
avrebbe potuto accusarlo di aver fomentato la rivolta dei cristiani con-
tro I'impero. Tuttavia, «a buon intenditor, poche parole»!

Un linguaggio di segni comprensibili ai semplici

Il linguaggio per immagini ¢ indubbiamente pitt comprensibile di
quello teologico, soprattutto per la gente semplice. I cristiani della zo-
na efesina della fine del I secolo d.C. in gran parte non erano colti.
Percio avrebbero fatto fatica a capire complessi discorsi teologici, simi-
li a quelli della Lettera agli Efesini, inviata loro dall’apostolo Paolo o da
un suo discepolo. Quindi & vero che il linguaggio simbolico dell’Apoca-
lisse risultava impenetrabile per chi non conosceva la Bibbia. Ma &
altrettanto vero che ai cristiani dell’Asia Minore degli anni Novanta era
ben noto I'’Antico Testamento con i suoi simboli profetici e apocalit-
tici. Anche perché, circa quattro decenni prima, per tre anni 'apostolo
Paolo e il suo circolo missionario avevano svolto un’intensa attivita
evangelizzatrice nella zona di Efeso e dintorni (cfr. At 20,31; 19,1-40).
Di conseguenza, i destinatari dell’Apocalisse erano cristiani che, da bam-
bini, avranno ascoltato in famiglia i racconti anticotestamentari. Anzi, ¢
piu che verosimile che, in quella cultura fondata sulla trasmissione ora-
le del sapere, i fedeli sapessero a memoria lunghi brani biblici.

Percio, ad esempio, i credenti che ascoltavano I"’Apocalisse saranno stati
colpiti da immagini come quella di un agnello sgozzato, che pero rima-
neva ritto in piedi (4p 5,6). Subito, con la loro memoria allenata, avran-
no ricordato i racconti dell’Esodo, ascoltati dai loro genitori, sull’agnel-
lo che era stato sacrificato nella notte di Pasqua (cfr. Es 12,3-14). Cosi
I'immagine dell’agnello scannato ma vivente esprimeva immediata-
mente - molto piu di tanti concetti - il mistero salvifico della morte e
della risurrezione di Cristo, il quale nelle comunita cristiane giovannee
era gia proclamato come «I’Agnello di Dio che toglie il peccato del
mondo» (Gv 1,29; cfr. v. 36). Non possiamo escludere che neppure a
quei tempi i cristiani meno istruiti comprendessero tutte le allusioni
scritturistiche e tutte le finezze teologiche soggiacenti ai simboli multi-
formi dell’Apocalisse. E verosimile che non tutti capissero subito, ad
esempio, chi rappresentassero i «quattro esseri viventi, pieni d’occhi
davanti e dietro», percepiti da Giovanni in visione accanto ai ventiquat-
tro anziani intorno all’Agnello (Ap 4,6.8.11-12; cfr. 5,13-14; 6,1.3.5.7).
Cio nonostante, durante 'ascolto comunitario dell’Apocalisse, bastano
poche spiegazioni introduttive perché alcune immagini facciano istan-

5



taneamente breccia nella loro fantasia, si radichino nella loro memoria,
scatenino in loro sequenze di ricordi, coinvolgano i loro affetti, susciti-
no in loro sentimenti ben piu intensi e duraturi di quanto potrebbe fare
una concatenazione pur nitida di concetti. I concetti sono in grado di
sollecitare soprattutto le facolta intellettuali. Le immagini simboliche
e soprattutto le visioni, anche se soltanto ascoltate durante la ce-
lebrazione eucaristica, riescono a coinvolgere strati piu vasti e
profondi della persona, provocandone la maturazione complessi-
va. Ed e certo che l'affetto della fede per Cristo si alimenta e matura
specialmente a questi livelli profondi della persona.

Un linguaggio di segni utili al discernimento

Il linguaggio simbolico é in grado soprattutto di aiutare i cristiani
ad affinare la propria capacita di discernimento spirituale. A questo
riguardo, spesso e volentieri Dio si lascia percepire dagli uomini trami-
te segni di rivelazione. I segni divini indicano la via da seguire per
fare la sua volonta salvifica in un determinato momento della vita.
Ma lasciano sempre libere le persone di seguirne l'indicazione,
univocamente orientata alla salvezza, oppure di perdersi per i vicoli
ciechi del peccato. D’altra parte, come si apprende dall’intera rivelazio-
ne biblica, i segni di Dio, per essere compresi nel loro significato salvi-
fico, esigono che il destinatario si sia predisposto in un atteggiamento
recettivo nei confronti di Dio; abbia cioé per lo meno una fede incipien-
te, fosse pure - insegnava Gesu - delle dimensioni di un granello di se-
nape (cfr. Mt 17,20; Le 17,6). In questo senso, potremmo dire che solo
chi crede, vede. Sulla scia dell’apostolo Tommaso (cfr. Gv 20,25), non di
rado ci s'immagina che, per credere nei segni del Risorto, bisognerebbe
prima verificarli in qualche modo. In realta, si possono vedere addirit-

: tura segni strepitosi,
come il ritorno in vi-
ta di Lazzaro, e non
comprenderne il
senso salvifico. Si
puo giungere persi-
no a negarne l'evi-
denza - proprio co-
me avvenne in quel
caso -, a tal punto da
denunciare Gesu ai




sommi sacerdoti (cfr. Gv 11,46).

Al contrario: solo chi, come le sorelle di Lazzaro, persevera nella fede in
Cristo (cfr. vv. 22.27), anche se messa a dura prova dal male e dalla
morte (cfr. vv. 21.32), riesce a comprendere il significato salvifico del
segno di Cristo per la propria vita. In ultima analisi, giunge a credere in
Gesu, «risurrezione e vita», grazie al quale anche chi muore fisicamen-
te, giungera, con lui e come lui, all’eterna comunione con Dio (cfr. vv.
25-26). In questo senso, chi crede vede.

Capiamo, allora, il motivo principale - a nostro avviso - per cui
I'autore Apocalisse abbia scelto di comunicare il suo messaggio
profetico di speranza con un linguaggio complesso e simbolico,
sostanzialmente cor-
rispondente alle vi-
sioni da lui avute. Co-
si facendo, ha voluto
abituare le comunita
cristiane a discernere
la propria “ora”, de-
codificando special-
mente nella preghie-
ra liturgica - di per sé
gia simbolica - i segni
salvifici che lo Spirito
santo disseminava sulle strade della vita. Se ne deduce che I'ottica
spiritualmente piu feconda per la lettura del libro dell’Apocalisse &
quella di chi vi ricorre come a una sorta di manuale per il discernimento
spirituale nella Chiesa.

Del resto, a favorire un approccio del genere € la constatazione che, se-
condo I'Apocalisse, il protagonista del discernimento della Chiesa
e lo Spirito santo. Tant’e che il veggente ripete, significativamente per
sette volte, l'invito: «Chi ha orecchi, ascolti cio che lo Spirito dice alle
Chiese» (Ap 2,7.11.17.29; 3,6.13.22). Ed & ovvio che si riferisce all'udito
non primariamente fisico del credente, il quale con docilita continua ad
accogliere gli inesauribili suggerimenti - come insegnava sant’Agostino
(354-430) - del Maestro interiore.

Cosi facendo, Giovanni non si e limitato a donare ai suoi fedeli uno scri-
gno di «parole profetiche» (22,7), costituite da profonde verita di fede
e da impressionanti esortazioni alla conversione. Prima di tutto, il veg-
gente ha voluto insegnare loro come essere “profeti” all'interno

7



delle rispettive comunita cristiane. E perché non sorgessero dubbi a
riguardo del suo intento primariamente profetico, lo ha dichiarato
dall'inizio (cfr. 1,3) alla fine del libro (cfr. 22,7.19).

4. 11 contesto esistenziale della liturgia

Tracciato a grandi linee I'orizzonte storico in cui sono state proclamate
per la prima volta le profezie dell’Apocalisse, tentiamo d’individuare, in
conformita ad alcuni indizi testuali, in che modo potrebbero essere av-
venute, da un lato, la lettura delle profezie scritte dal veggente a Patmos
e, dall’altro, Ia prosecuzione del suo discernimento da parte delle Chiese
destinatarie del libro.

Il prologo del profeta

Anzitutto, pare che Giovanni abbia avuto le numerose visioni, poi
raccolte nel suo libro, a Patmos, «nel giorno del Signore», ossia di
domenica (4p 1,9-10). D’altra parte, negli anni Novanta del I secolo
d.C., gia da qualche tempo, le comunita cristiane si riunivano, nel gior-
no in cui Cristo era risorto, a celebrare la memoria della sua ultima ce-
na, anticipazione del senso salvifico della sua morte e della sua risurre-
zione.

Fin da questi dati iniziali, con-
fermati da vari altri, abbiamo
la netta impressione che le
varie profezie fossero state
destinate dallo stesso profe-
ta alle comunita cristiane
raccolte per celebrare I'eu-
caristia. In altre parole: Nel
testo non c’e soltanto una sen-
sibilita liturgica. Il libro ac-
quista il suo senso perché é
letto e proclamato ad un
gruppo di ascolto in ambito
liturgico.

In particolare, dalla beatitudine iniziale dell’opera (1,3; cfr. 22,7) si de-
sume che l'autore si aspettava che vi fossero, da una parte, un lettore
del libro e, dall’altra, degli ascoltatori. A questi ultimi, identificati
come i fedeli delle «sette Chiese che sono in Asia» Minore (1,4), il

8



profeta desiderava comunicare «cio che aveva visto» (v. 2), cioe le sue
visioni. In sintesi: mettendo per iscritto le sue visioni, Giovanni ha pre-
supposto che diversi lettori avrebbero proclamato il suo «libro profetico»
(22,19; cfr. 1,3) all'interno dell’eucaristia domenicale, celebrata dalle va-
rie comunita cristiane.

Il dialogo liturgico nella Chiesa

E in una situazione del genere che s’inquadra il dialogo liturgico (Ap
1,4-8), peraltro molto simile ai riti introduttori delle nostre odierne ce-
lebrazioni liturgiche, che prende avvio subito dopo il prologo del libro
(vv. 1-3). Difatti il lettore, che impersona Giovanni, rivolge all’as-
semblea, designata con la seconda persona plurale, un saluto liturgico
articolato in senso trinitario:
Grazia a voi e pace da Colui che ¢, che era e che viene, e dai sette spiriti
che stanno davanti al suo trono, e da Gestu Cristo, il testimone fedele, il
primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra (Ap 1,4b-5a).
Al saluto del celebrante risponde, grata, l'intera assemblea che, in pri-
ma persona plurale, rende gloria a Cristo:
A Colui che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue,
che ha fatto di noi un regno, sacerdoti per il suo Dio e Padre, a lui la
gloria e la potenza nei secoli dei secoli. Amen (vv. 5b-6).
Riprendendo la parola, il lettore proclama un primo oracolo del profeta
Giovanni sul ritorno glorioso di Cristo alla fine dei tempi:
Ecco, viene con le nubi e ogni occhio lo vedra, anche quelli che lo trafis-
sero, e per lui tutte le tribu della terra si batteranno il petto (v. 7a).
L’assemblea replica di nuovo con un assenso di fede: «Si, Amen!» (v.
7b). A questo punto, il lettore inizia a “parlare” esplicitamente “in nome
di” Dio, benché non sia lui il profeta, ma stia leggendo una parola divina
mediata dal profeta Giovanni:

lo sono I'Alfa e 'Oméga - dice il Signore Dio -, Colui che é, che era e che

viene, I'Onnipotente! (v. 8).
Si tratta di una “profezia” in senso stretto, perché il lettore, esprimen-
dosi alla prima persona singolare, agisce da portavoce di Dio. Origina-
riamente, quindi, & Dio stesso che si lascia coinvolgere nella celebra-
zione eucaristica, usando la voce del lettore e, prima ancora, adoperan-
do le parole ispirate messe per iscritto dal veggente. Cosi il Signore
giunge a comunicare con la comunita cristiana in ascolto.




In sintesi: a partire da questo dialogo liturgico, confermabile da

molti altri indizi letterari dell’opera, possiamo concludere in ter-

mini pit generali che
€ molto probabile che la primitiva entusiasta celebrazione dell’eu-
caristia abbia fornito ’'ambiente sociale originario della proclama-
zione orale dell’Apocalisse. [...] In mezzo alla rovina e decadenza di
un impero mondiale che passa, Giovanni offre al suo popolo in crisi
'opportunita di cominciare a sperimentare, nell’«eterno presente» della
liturgia, quella rigenerazione e rinnovamento simboleggiati nelle visioni
dei «nuovi cieli e terra nuova». Il Veggente chiama la comunita che «di-
scerne la sua ora» a lasciare dietro di sé I'ordine che rapidamente si sta
dissolvendo (Ap 18,4) e a lasciarsi trasformare da Dio che € in procinto
di fare «nuove tutte le cose» (21,5)*.

4 A.R. Nusca, Liturgia e Apocalisse, Cittadella, Assisi 2005, 477-478.
10



PREGHIERA

Dio della Vita, del Verbo fatto
Carne, dello Spirito che ancora e
sempre sussurra le tue parole al-
la nostra liberta: noi ti lodiamo e
ti benediciamo.

A te, che sei Padre, affidiamo la
nostra speranza in questa nostra
realta storica in cui facciamo fati-
ca a riconoscere la tua presenza e
azione. Sappiamo e vogliamo cre-
dere che tu non sei distante da noi,
ma ti “sporchi le mani” con la nostra umanita. Vogliamo credere nel
tuo Amore fedele, nonostante tutto.

Con te, che sei Figlio, seguiamo il cammino che hai tracciato, ma
spesso la nebbia del dubbio e il buio delle prove ci disorientano e
sbagliamo sentiero. Abbiamo bisogno di una “bussola profetica”
che ci aiuti a riconoscere la giusta direzione e a intravedere le tue
tracce. Aiuta la tua Chiesa ad essere una compagnia di fratelli e so-
relle che si aiutano e sostengono nel percorrere insieme il cammino
del Vangelo.

In te, che sei Spirito Santo, desideriamo dimorare per gioire della
freschezza del tuo soffio e alla chiarezza della tua luce. Tu racco-
gli le nostre paure, le speranze, i desideri, i fallimenti, i bisogni e
con i tuoi gemiti inesprimibili presenti la nostra vita e la nostra
storia al Padre attraverso 'intercessione del Figlio. Fortifica la no-
stra scelta di perseverare nel combattere la buona battaglia della
fede.

Siamo la Chiesa, il Corpo di Cristo nella storia degli uomini e delle
donne del nostro tempo. Padre santo, nel nome di tuo Figlio ti
chiediamo che lo Spirito, oggi, ci colmi dei sui doni:

11



una fede salda, che non vacilli ma si ab-
bandoni fiduciosa all’'oggi di Dio, senza
paura delle prove o delle sofferenze, certi
che “tutto posso in Colui che mi da la forza”
(Filippesi 4,13),;

una carita incandescente, che faccia del
nostro cuore una fornace capace di forgia-
re “I'armatura di Dio per poter resistere alle
insidie del diavolo: attorno ai fianchi, la veri-
ta; indosso, la corazza della giustizia; i piedi,
calzati e pronti a propagare il vangelo della
pace; afferrati sempre allo scudo della fede,
con l'elmo della salvezza e la spada dello Spi-
rito, che é la parola di Dio” (Cfr. Efesini 6,11-18);
una speranza profetica, che non rinuncia
a discernere nel tempo presente i segni del
tempo di Dio, con il coraggio di seguire Ge-
su sulla strada del martirio, della testimo-
nianza che consiste nel dare la vita per amo-
re, “senza preoccuparsi di come o di che cosa
dire o fare, perché sara lo Spirito del Padre
parlare o a fare” (Cfr. Matteo 10,19-20).

O Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo: fa’ che
non ci tiriamo indietro, come persone e
come comunita, di fronte a qualsiasi cosa
tu ci chiami a vivere e a fare. Amen.

12



